
إعجاز القرآن الكريم

إعجـاز القـرآن

 

* معنى الإعجاز.

* لا بد للنبي من إقامة المعجز.

* خير المعجزات ما شابه ارقى فنون العصر.

* القرآن معجزة إلهية.

* القرآن معجزة خالدة.

* القرآن والمعارف.

* القرآن والاستقامة في البيان.

* القرآن في نظامه وتشريعه.

* القرآن والإتقان في المعاني.

* القرآن والاخبار بالغيب.

* القرآن وأسراره الخليقة.

( 34 )



قد ذكر للاعجاز في اللغة عدة معان: الفوت. وجدان العجز. إحداثه كالتعجيز.

فيقال: أعجزه الأمر الفلاني أي فاته، ويقال: أعجزت زيدا أي وجدته عاجزا، أو جعلته عاجزا.

غيره عنه ويعجز الطبيعة نواميس يخرق بما الإلهية المناصب من لمنصب المدعي يأتي أن الاصطلاح في وهو

شاهدا على صدق دعواه.

إذا وأما الدعوى. تلك في صادقا يكون أن أمكن إذا المدعي ذلك صدق على شاهدا المعجز يكون وإنما

يكون فلا العصمة، معلوم إمام أو نبي، عن الثابت النقل بحكم أو العقل، بحكم دعواه في صدقه امتنع

ذلك شاهدا على الصدق، ولا يسمى معجزا في الاصطلاح وإن عجز البشر عن أمثاله:

للبراهين العقل، بحكم صادقة تكون أن يستحيل الدعوى هذه فان إله، أنه أحد ادعى إذا ما الأول: مثال

الصحيحة الدالة على استحالة ذلك.

النقل بحكم قطعا كاذبة الدعوى هذه فإن الإسلام، نبي بعد النبوة أحد ادعى إذا ما الثاني: ومثال

المقطوع بثبوته الوارد عن نبي الإسلام، وعن خلفائه المعصومين

( 35 )

ولا المدعي؟ أقامه إذا الشاهد يفيد فماذا قطعا، باطلة الدعوى كانت وإذا النبوات، خاتمة نبوته بأن

يجب على االله جل شأنه أن يبطل ذلك بعد حكم العقل باستحالة دعواه، أو شهادة النقل ببطلانها.

كذب على شاهدا الشيء ذلك ويكون البشر من غيره عنه يعجز بشيء يأتي ثم إلهيا منصبا أحد يدعي وقد

من فيها ما جميع فغار ماؤها ليكثر الماء قليلة بئر في تفل «مسيلمة» أن يروى كما ، المدعي ذلك

صبي كل ولثغ رأسه، مسح صبي كل القرع فأصاب وحنكهم حنيفة بني صبيان رؤوس على يده أمر وأنه الماء،

دعواه، لإبطال كفاية هذا في فإن يبطله، أن االله على يجب لا الشاهد هذا بمثل المدعي أتى فإذا حنكه(1)

ولا يسمى ذلك معجزا في الاصطلاح.

الدقيقة، النظرية العلوم ببعض العالم أو والمشعوذ، الساحر يظهره ما عليه المصطلح الإعجاز من وليس

من طبيعي أمر إلى عمله في استناده علم إذا إبطاله االله على يجب ولا غيره، عنه يعجز بشيء أتى وإن



صدقه، على شاهدا الفعل بذلك أتى وقد إلهيا، منصبا الشخص ذلك ادعى وإن ذلك نحو أو شعبذة، أو سحر،

إلى توصل أن من لابد القواعد وتلك أهلها، عند معلومة قواعد لها الدقيقة النظرية العلوم فإن

بطبايع المنوطة الطب علم غرائب تخرج القياس هذا وعلى التطبيق، في دقة إلى احتاجت وإن نتائجها،

الأشياء، وإن كانت خفية على عامة الناس، بل وإن كانت خفية على الأطباء أنفسهم.

عن وبعيدة دقيقة كانت وإن الأشياء، تلك من شيء بمعرفة خلقه من أحدا االله يختص أن القبيح من وليس

فيضل الكاذب يد على المعجز يجري وأن بجهله، الجاهل يغري أن القبيح ولكن الناس، عامة أيدي متناول

الناس عن طريق الهدى.

______________________________

(1) الكامل لابن الأثير: 2 / 38 1.

( 36 )

لابد للنبي من إقامة المعجز:

العقلية والأدلة الصحيحة، بالبراهين ثبت قد قطعي الحكم وهذا سبحانه، االله على واجب البشر عامة تكليف

والتجارة الكبرى، السعادة على وحصولهم تكاملهم، طريق في التكليف إلى محتاجون فإنهم الواضحة،

جهل وهذا التكليف، إلى بحاجتهم علمه لعدم ذلك يكون أن فإما سبحانه، االله يكلفهم لم فإذا الرابحة.

الجواد على يستحيل بخل وهذا كمالاتهم، إلى الوصول عن حجبهم أراد االله لأن وإما تعالى، الحق عنه يتنزه

من فلابد وإذن المطلق، القادر على يمتنع عجز وهو ذلك، يمكنه فلم تكليفهم أراد لأنه وإما المطلق،

تكليف البشر، ومن الضروري أن التكليف يحتاج إلى مبلغ من نوع البشر يوقفهم على خفي التكليف وجليه:

{ليهلك من هلك عن بينة ويحيى من حي عن بينة}(8: 42).

الحصول في ويرغب المدعون، لها يكثر التي العظيمة المناصب من الإلهية السفارة أن أيضا الضروري ومن

لمدعي فلابد وإذن بالهادي. المضل ويختلط بالكاذب، الصادق يشتبه أن هذا ونتيجة الراغبون، عليها

من الشاهد هذا يكون ولا التبليغ، في وأمانته الدعوى، في صدقه على يدل واضحا شاهدا يقيم أن السفارة

الأفعال العادية التي يمكن غيره أن يأتي بنظيرها، فينحصر الطريق بما يخرق النواميس الطبيعية.



من يقع أن يمكن فلا الطبيعية، للنواميس خرق فيه المعجز لأن المدعي، صدق على دليلا الإعجاز يكون وإنما

على إقداره كان دعواه، في كاذبا النبوة مدعي كان فلو منه، وإقدار تعالى، االله من بعناية إلا أحد

ظهرت فإذا تعالى. الحكيم على محال وذلك بالباطل، وإشادة بالجهل إغراء تعالى االله قبل من المعجز

المعجزة على يده كانت

( 37 )

دالة على صدقه، وكاشفة عن رضا الحق سبحانه بنبوته.

أبدا، فيها يشكون ولا الأمور، هذه يشبه فيما الناس من العقلاء عليها يجري مطردة قاعدة ذكرناه وما

أن أولا عليه الواجب من كان برعيته، تختص أمور في الملوك من ملك عن سفارة الناس من أحد ادعى فإذا

غاية في الدليل ذلك يكون أن من ولابد صدقه، في الرعية تشك حين يعضدها، دليلا دعواه على يقيم

التي الخاصة بتحيته سيحيّيني غدا الملك أن صدقي على الشاهد السفير: ذلك لهم قال فإذا الوضوح،

المعين الوقت في حياه ثم الرعية، وبين السفير بين جرى ما الملك علم فإذا الآخرين. سفراءه بها يحيي

الملك لأن ذلك في العقلاء يرتاب ولا السفارة في للمدعي تصديقا هذا الملك فعل كان التحية، بتلك

إفساد يريد لأنه كاذبا، كان إذا المدعي هذا يصدق أن عليه يقبح رعيته مصالح على المحافظ القادر

الرعية.

هذا إلى سبحانه أشار وقد المطلق، الحكيم على محالا كان العقلاء سائر من قبيحا الفعل هذا كان وإذا

المعنى بقوله في كتابه الكريم:

{ولو تقول علينا بعض الأقاويل لأخذنا منه باليمين ثم لقطعنا منه الوتين}( 69: 44 – 46).

يتقول أن يمكن لا لتصديقه، المعجزة وأظهرنا نبوته، أثبتنا الذي محمدا أن الكريمة الآية من والمراد

هذه عن سكوتنا فإن الوتين، منه ولقطعنا باليمين، منه لأخذنا ذلك صنع ولو الأقاويل، بعض علينا

البقاء، مرحلة في الشريعة حفظ علينا فيجب الهدى، شريعة في للباطل وإدخال لها، منا إمضاء الأقاويل

كما وجب علينا في مرحلة الحدوث.

( 38 )



أما والقبح. بالحسن يحكم العقل بأن القول على متوقفة النبوة مدعي صدق على المعجز دلالة ولكن

بالنبوة. التصديق باب سد من لهم بد فلا بذلك العقل حكم ويمنعون القول، هذا ينكرون الذين الأشاعرة

يكون إنما المعجز لأن بالنبوة، التصديق باب سد هذا قولهم من لزم وإنما القول، هذا مفاسد أحد وهذا

لم بذلك العقل يحكم لم وإذا الكاذب يد على المعجز يظهر أن العقل في قبح إذا النبوة صدق على دليلا

يستطع أحد أن يميز بين الصادق والكاذب.

ولكن تعالى، االله على ممكنا كان وإن القبيح فعل بأن الإشكال هذا عن روزبهان» بن «الفضل أجاب وقد

التصديق باب سد يلزم ولا الكاذب، يد على معجزة تظهر فلا بالصادق، المعجزة تخصيص على جرت قد االله عادة

بالنبوة على قول الأشعريين. وهذا الجواب بين الضعف، متفكك العرى.

السمع عليها ويقع بالحس، تدرك التي الأمور من ليست روزبهان» «ابن عنها يخبر التي االله عادة إن أولا:

يراه -كما والقبح بالحسن يحكم أن العقل على امتنع وإذا بالعقل، بها العلم طريق فينحصر والبصر،

الأشعري- لم يكن لأحد أن يعلم باستقرار هذه العادة الله تعالى.

نعلم حتى بالمعجزات جاءوا الذين السابقين، الأنبياء تصديق على يتوقف العادة هذه إثبات إن ثانيا:

فيها المشككون أو النبوات، لتلك المنكرون أما بالصادق. المعجزة تخصيص على استقرت قد االله عادة أن

فلا طريق لهم إلى إثبات هذه العادة التي يدعيها «ابن روزبهان» فلا تقوم عليهم الحجة بالمعجزة.

أن االله يمنع مانع فأي حسن، ولا بقبح ذلك في يحكم ولم العقل، نظر في والترك الفعل تساوى إذا ثالثا:

يغير عادته؟ وهو القادر المطلق الذي لا يسأل عما يفعل،

( 39 )

فيظهر المعجزة على يد الكاذب.

هذا وعلى زمان. مضي إلى يحتاج وهو العمل، تكرر من تحصل التي الحادثة الأمور من العادة إن رابعا:

الأشعريين لأقوال وسنتعرض العادة؟ هذه تستقر أن قبل الثابتة الأولى النبوة ثبوت على الحجة هي فما

فيما يأتي، ونوضح وجوه فسادها.

خير المعجزات ما شابه أرقى فنون العصر:



المدعي به أتى إذا البشر أفراد سائر عنه ويعجز الطبيعة، نواميس يخرق ما هو عرفت- المعجز-كما

ذلك يشابهها التي الصنعة بعلماء تختص ذلك معرفة أن فيه يرتاب لا ومما إلهية. سفارة على شاهدا

البشر يعجز ما بين يميزون فهم بمزاياها، إحاطة وأكثر بخصوصياتها، أعرف صنعة أي علماء فإن المعجز،

عنده الشك فباب الجاهل أما بالمعجز. تصديقا أسرع فالعلماء ولذلك يمكنهم. ما وبين بمثله الإتيان عن

معلومة مبادئ على اعتمد قد المدعي أن يحتمل دام وما الصنعة، بمبادئ جاهلا مادام مصراعيه على مفتوح

كل يخص أن الإلهية الحكمة اقتضت ولذلك الاذعان. عن متباطئا فيكون الصنعة، تلك أهل من الخاصة عند

أسرع فإنه عصره، أهل من بها العلماء يكثر والتي زمانه، في المعروفة الصنعة تشابه بمعجزة نبي

شاع لما البيضاء واليد بالعصا السلام) موسى(عليه يخص أن الحكمة من فكان للحجة، وأقوم للتصديق

به، والاذعان البرهان ذلك تصديق إلى الناس أسرع السحرة كانت ولذلك الساحرون. وكثر زمانه في السحر

ذلك السحر علماء رأى الأولى. حالتها إلى ترجع ثم يأفكون ما وتلقف ثعبانا، تنقلب العصا رأوا حين

ولم فرعون مجلس في إيمانهم وأعلنوا إلهية. معجزة بأنه وآمنوا السحر حدود عن خارج أنه فعلموا

يعبأوا بسخط فرعون ولا بوعيده.

( 40 )

للطب كان العجاب، بالعجب زمانه في الأطباء وأتى السلام) (عليه المسيح عصر في اليوناني الطب وشاع

رواج باهر في سوريا وفلسطين، لأنهما كانتا مستعمرتين لليونان.

من فكان الطب، يشبه شيئا برهانه تجعل أن الحكمة شاءت القطرين هذين في المسيح نبيه االله بعث وحين

البشر، قدرة عن خارج شيء ذلك أن زمانه أهل ليعلم والأبرص. الأكمه يبرئ وأن الموتى، يحيي أن معجزاته

وغير مرتبط بمبادئ الطب، وأنه ناشئ عما وراء الطبيعة.

النوادي عقدت حتى الأدب، فنون في الذروة وبلغت بالفصاحة، وامتازت البلاغة، في برعت فقد العرب وأما

من وبلغ الكلام، من يحسنه ما على يقدر المرء فكان والخطابة. الشعر في للمباراة الأسواق وأقامت

وعلقت القباطي، في الذهب بماء وكتبوها القديم، الشعر خيرة من قصائد لسبع عمدوا أن للشعر تقديرهم

على الكعبة، فكان يقال هذه مذهبة فلان إذا كانت أجود شعره(1).

سوق يأتي الشعراء. شعر في الحكم هو الذبياني النابغة وكان ونساؤهم، العرب رجال الأدب بشأن واهتمت

فيها(2) ليحكم أشعارها عليه تعرض الشعراء فتأتيه الادم، من حمراء قبة له فتضرب الموسم في عكاظ

كلام من هذا أن عربي كل فعلم القرآن وبلاغة البيان، بمعجزة الإسلام نبي يخص أن الحكمة اقتضت ولذلك



االله، وأنه خارج ببلاغته عن طوق البشر، واعترف بذلك كل عربي غير معاند.

ويدل على هذه الحقيقة ما روي عن ابن السكيت أنه قال لأبي الحسن الرضا (عليه السلام):

بآلة عيسى وبعث السحر؟ وآلة البيضاء، ويده بالعصا، السلام) (عليه عمران بن موسى االله بعث «لماذا

الطب؟ وبعث محمداً (صلى االله عليه وآله) وعلى

______________________________

(1) العمدة: لابن رشيق: 1 / 78.

(2) شعراء النصرانية: 2 /. 64، ط. بيروت.

( 41 )

كان السلام) (عليه موسى بعث لما االله إن السلام): (عليه الحسن أبو فقال والخطب؟ -بالكلام الأنبياء جميع

سحرهم، به أبطل وما مثله، وسعهم في يكن لم بما االله عند من فأتاهم السحر، عصره أهل على الغالب

الناس واحتاج الزمانات، فيه ظهرت قد وقت في السلام) (عليه عيسى بعث االله وإن عليهم. الحجة به وأثبت

والابرص الأكمه وأبرأ الموتى، لهم أحيى وبما مثله، عندهم يكن لم بما االله عند من فأتاهم الطب، إلى

أهل على الغالب كان وقت في وآله) عليه االله (صلى محمدا بعث االله وإن عليهم. الحجة به وأثبت االله، بإذن

وأثبت قولهم، به أبطل ما وحكمه مواعظه من االله عند من فأتاهم – الشعر قال وأظنه والكلام- الخطب عصره

به الحجة عليهم(1).

القرآن ولكن الحصى، وتسبيح الثعبان، وتكلم القمر، كشق القرآن، غير أخرى معجزات للنبي كانت وقد

يشك قد التكوين، وأسرار الطبيعة بعلوم الجاهل العربي لأن بالحجة، وأقومها شأنا، المعجزات هذه أعظم

فهو السحر هو ذهنه إلى الأسباب هذه وأقرب يجهلها. علمية أسباب إلى وينسبها المعجزات، هذه في

أن على أسرارها. ويدرك البلاغة، بفنون يحيط لأنه وإعجازه، القرآن بلاغة في يشك لا ولكنه إليه، ينسبها

للاحق، السابق ينقله الأخبار من خبرا تعود ما فسرعان البقاء، لها يمكن لا مؤقتة الأخرى المعجزات تلك

خاصا بحثا وسنضع الأجيال. مع مستمر وإعجازه الأبد، إلى باق فهو القرآن أما التشكيك. باب فيه وينفتح

المعاصرين الكتّاب من المعجزات هذه أنكر من لمحاسبة فيه ونتفرغ القرآن، غير النبي معجزات عن



وغيرهم.

______________________________

(1)اصول الكافي: 1 / 24، الحديث : 20.

( 42 )

القرآن معجزة إلهية:

إلى بدعوتهم الأمم جميع بشّر وآله) عليه االله محمداً(صلى أن الإسلامية، الدعوة بلغته عاقل كل علم قد

بعضهم كان وإن بمثله يأتوا أن منهم وطلب بإعجازه، وتحداهم بالقرآن، عليهم الحجة وأقام الإسلام،

الإتيان إلى تحدّاهم ثم مفتريات، مثله سور بعشر يأتوا أن منهم فطلب ذلك عن تنزل ثم ظهيرا، لبعض

بسورة واحدة.

حجته ويسقطوا يريد، ما إلى يجيبوه أن الفصاحة- في النابغون الفصحاء -وفيهم بالعرب الجدير من وكان

سور من واحدة سورة يعارضوا أن بهم الجدير من كان نعم مستحيل. غير ممكنا ذلك كان لو بالمعارضة،

وأظهر كمالاتهم، أبرع في تحداهم الذي المدعي هذا حجة فيسقطوا البلاغة، في بنظيرها ويأتوا القرآن،

المعارضة بهذه ويستريحوا والمكانة، الشرف وسمو الذكر، وخلود الغلبة ظهور لأنفسهم ويسجلوا ميزاتهم،

البسيطة من حروب طاحنة، وبذل أموال، ومفارقة أوطان، وتحمل شدائد ومكاره.

منها فصدق المعارضة، أرادت إذا مهزومة أنها وعلمت لإعجازه، فأذعنت القرآن بلاغة في فكرت العرب ولكن

فاختاروا العناد، جادة آخرون وركب الإسلام، بشرف وفازوا القرآن، لدعوة وخضعوا الحق، داعي قوم

فكان البيان، في المعارضة على بالسنان المبارزة وآثروا بالحروف، المقاومة على بالسيوف المقابلة

هذا العجز والمقاومة أعظم حجة على أن القرآن وحي إلهي خارج عن طوق البشر.

علينا اختفت وقد بالحجة، وعارضته القرآن بمثل أتت قد العرب أن المسلمين: غير من جاهل يدعي وقد

هذه المعارضة لطول الزمان.

( 43 )



مواسمها في وشهرتها أنديتها، في العرب لأعلنتها حاصلة كانت لو المعارضة هذه أن ذلك: وجواب

وللقنه مناسبة، كل في يرددونه وذكرا مجلس، كل في يوقعونه نشيدا الإسلام أعداء منه ولأخذ وأسواقها.

السلف، بتاريخ الاحتفاظ من لعيونهم أقر ذلك وكان حجته، على المدعي تحفظ عليه وتحفظوا للخلف، السلف

نسمع ولا المعارضة، لهذه أثراً نرى لا أنا مع الأدب، وجوامع التاريخ، كتب ملأت التي الجاهلية وأشعار

ذلك يحصر ولم والجن، الإنس جميع بل بذلك، البشر جميع تحدّى قد الكريم القرآن أن على بذكر. لها

بجماعة خاصة. فقال عز من قائل:

لبعض بعضهم كان ولو بمثله يأتون لا القرآن هذا بمثل يأتوا أن على والجن الإنس اجتمعت لئن {قل

ظهيرا}(17: 88).

من والنيل الدين، هذا كرامة من الحط في الطائلة الأموال يبذلون الإسلام، وأعداء النصارى نرى ونحن

الميسور من كان فلو شهر. كل في بل عام كل في منهم العمل هذا ويتكرر المقدس، وكتابه الأعظم، نبيه

الامنية، لحصول وأقرب الحجة، في لهم أعظم هذا لكان منه، سورة بمقدار ولو القرآن، يعارضوا أن لهم

ولما احتاجوا إلى صرف هذه الأموال، وإتعاب النفوس.

{يريدون ليطفؤا نور االله بأفواههم واالله متم نوره ولو كره الكافرون} (61 : 8).

في يقاربه بما أو بمثله يأتي أن أمكنه زمانا، ممارسته في وبالغ بليغا، كلاما مارس من أن على

تمكّن لا ودراسته، ممارسته كثرة فإن القرآن، في هذا مثل يجري ولا العادة، في مشاهد وهذا الاسلوب،

التعليم حدود عن خارجا أسلوبا للقران أن لنا يكشف وهذا كثير، ولا قليل في مشابهته من الإنسان

في القرآن يشبه ما وكلماته خطبه بعض في لوجدنا وإنشائه، الرسول كلام من القرآن كان ولو والتعلم،

اسلوبه،

( 44 )

ولو آخر. بأسلوب تختص مدونة محفوظة وخطبه وآله) عليه االله (صلى الرسول وكلمات بلاغته. في ويضارعه

بكل الإسلام كيد يريدون الذين أعدائه من وخصوصا وتدوينه، نقله لشاع القرآن يشبه ما كلماته في كان

الشاعر العربي البليغ نرى فإنا الأغلب، في تتعداها لا حدودا المألوفة للبلاغة أن مع وذريعة. وسيلة

أو المديح، دون مثلا الحماسة في فيجيد جهات، ثلاث أو جهتين أو واحدة، جهة في بلاغته تختص الناثر أو

في وأتى كثيرة، الكلام من لفنون وتعرض عديدة، مواضيع استطرد قد والقرآن النسيب. دون الرثاء في



جميع ذلك بما يعجز عنه غيره، وهذا ممتنع على البشر في العادة.

القرآن معجزة خالدة:

لدعواه، شاهدا النبي يقيمه الذي بالمعجز ينحصر بها، والإيمان بالنبوة التصديق طريق أن عرفت قد

معاجزهم تكون أن الحكمة مقتضى كان وأجيالهم، بأزمانهم مختصة السابقين الأنبياء نبوءات كانت ولما

تلك يشاهد الأزمنة تلك أهل من البعض فكان محدودة، نبوءات على شواهد لأنها ومحدودة، الأمد، مقصورة

فتقوم التواتر، وجه على المشاهدين من أخبارها إليه تنقل الآخر والبعض الحجة، عليه فتقوم المعجزات

عليه الحجة أيضا.

كانت إذا المعجزة لأن أيضا، خالدة بصدقها تشهد التي المعجزة تكون أن فيجب الخالدة، الشريعة أما

يحصل أن البعيد لهذا يمكن فلا المتواترة، أخبارها تنقطع وقد البعيد، يشاهدها لم الأمد قصيرة محدودة

بالممتنع والتكليف بالممتنع، التكليف من كان بها بالإيمان االله كلفه فإذا النبوة، تلك بصدق العلم له

معجزة القرآن االله أنزل وهكذا دائمة. معجزة من المستمرة الدائمة للنبوة فلابد تعالى، االله على مستحيل

خالدة ليكون برهانا على صدق الرسالة الخالدة، وليكون حجة على الخلف كما كان حجة

( 45 )

على السلف. وقد نتج لنا عما قدمناه أمران:

ثبتت التي الأخرى المعجزات وعلى السابقين، للأنبياء ثبتت التي المعجزات جميع على القرآن تفوق الأول:

ويحتج الأجيال يسمع مستمرا إعجازه وكون خالدا، باقيا القرآن لكون وآله) عليه االله (صلى محمد لنبينا

على القرون.

وبرهانها، حجتها أمد انتهاء هو انتهائها على والدليل منقطعة، منتهية السابقة الشرائع إن الثاني:

لانقطاع زمان المعجزة التي شهدت بصدقها(1).

السابقون، الأنبياء بها جاء التي المعجزات جميع على يتفوق وبها أخرى، بخاصة يختص القرآن إن ثم

أرشد الذي المرشد هو القرآن فإن كمالهم. غاية إلى وسوقهم البشر(2)، بهداية تكفله هي الخاصة وهذه

تحصيل -عن والمشتغلين الأصنام، على والعاكفين العادات أقبح المعتنقين الطغاة، الجفاة العرب



أمة يسيرة- مدة -في منهم فتكونت الجاهلية والمفاخرات الداخلية، بالحروب النفوس- وتهذيب المعارف

وسبر الإسلام تاريخ في نظر ومن عاداتها. في سمو وذات تاريخها، في عظمة وذات معارفها، في خطر ذات

هدايته، بليغ في القرآن عظمة له ظهرت يديه، بين المستشهدين وآله) عليه االله (صلى النبي أصحاب تراجم

كبير أثره، فإنه هو الذي أخرجهم من حضيض الجاهلية إلى أعلى مراتب العلم والكمال،

وجعلهم يتفانون في سبيل الدين وإحياء إلشريعة، ولا يعبأون بما تركوا من مال وولد وأزواج.

على عدل شاهد بدر إلى الخروج في المسلمين شاور حين وآله) عليه االله (صلى االله لرسول المقداد كلمة وإن

ما قلنا:

______________________________

برقم الموضوع بهذا يتصل يهودي حبر وبين المؤلف بين جرت علمية محادثة التعليقات قسم في انظر (1)

(4).

(2) انظر قسم التعليقات لمعرفة الحاجة إلى ترجمة القرآن وشروطها برقم (5).

( 46 )

وربك أنت {اذهب لموسى: إسرائيل بنو قالت كما نقول لا واالله معك، فنحن االله أمرك لما أمضي االله رسول «يا

سرت لو بالحق بعثك فوالذي مقاتلون، معكما إنا فقاتلا وربك أنت اذهب ولكن قاعدون} ههنا إنا فقاتلا

(صلى االله رسول له فقال تبلغه. حتى دونه من معك لجالدنا الحبشة- مدينة -يعني الغماد برك إلى بنا

االله عليه وآله) خيرا، ودعا له بخير»(1).

الكثير وكان الشرك. وإماتة الحق، إحياء في وتفانيه وعزمه، عقيدته عن يعرب المسلمين، من واحد هذا

منهم على هذه العقيدة، متذرعين بالإخلاص.

والمفاخرات الداخلية بالحروب المشتغلين الأصنام، على العاكفين أولئك قلوب نور الذي هو القرآن إن

للمسلمين فحصل نفسه، على صاحبه حياة أحدهم يؤثر بينهم. رحماء الكفار على أشداء فجعلهم الجاهلية،

سيرة بين قارن ومن سنة. ثمانمائة في لغيرهم يحصل لم ما سنة ثمانين في البلدان فتوح من الإسلام بفضل



كتاب هو السر هذا مبدأ وأن إلهيا، سرا ذلك في أن علم السابقين الأنبياء أصحاب وسيرة النبي أصحاب

االله الذي أشرق على النفوس، وطهر القلوب والأرواح بسمو العقيدة، وثبات المبدأ.

يخذلون كانوا كانوا. كيف تعلم الأنبياء أصحاب من غيرهم تاريخ وإلى الحواريين، تاريخ إلى انظر

طواغيت على تقدم الأنبياء لأولئك يكن لم ولذلك الهلاك!! خشية عند ويسلمونهم الشدائد، عند أنبياءهم

سائر على القرآن تفضل التي الثانية الخاصة هي والأودية.هذه بالكهوف عنهم يتسترون كانوا بل زمانهم

المعجزات.

______________________________

(1) تاريخ الطبري: 2 / 140، غزوة بدر.

( 47 )

هو بل ذلك، في ينحصر لا اعجازه أن فاعلم وأسلوبه بلاغته في إلهية، معجزة القرآن أن عرفت قد وإذ

منها جملة إلى نتعرض أن بنا فيحسن شتى، جهات من إليه انزل من نبوة على صدق وبرهان ربانية، معجزة

على نحو الاختصار:

1- القرآن والمعارف:

بهذه النبي جهر وقد أمي، وآله) عليه االله (صلى محمداً بأن الكريمة آياته من كثير في الكتاب صرح

هذه عليه أحد ينكر فلم أوساطهم، في وتربى أظهرهم، بين نشأ الذين وعشيرته قومه من ملأ بين الدعوى

بما المعارف من كتابه في أتى فقد أميته ومع يدعيه. فيما صدقه على قطعية دلالة ذلك وفي الدعوى،

لدهشة موضعا وسيبقى اليوم، هذا إلى الإسلام ظهور منذ والغرب الشرق مفكري وأدهش الفلاسفة، عقول أبهر

المفكرين، وحيرتهم إلى اليوم الأخير، وهذا من أعظم نواحي الإعجاز.

قد ولنتصوره أميا، يكن لم وآله) عليه االله (صلى محمد أن ولنفرض الدعوى، هذه عن للخصوم ولنتنازل

مثقفي من وفنونه معارفه اكتسب أنه هذا لازم أفليس بالتعليم، والتاريخ الفنون وأخذ المعارف، تلقن

وثنيون منهم بينهم، وآله) عليه االله (صلى محمد نشأ الذين هؤلاء نرى ونحن أظهرهم؟ بين نشأ الذين عصره

وتأريخهم، معارفهم يأخذون كتابيون ومنهم ظاهر. وذلك بالخرافات، ويؤمنون بالأوهام، يعتقدون



محمداً أن فرضنا وإذا الأنبياء. إلى ويعزونها الوحي، إلى ينسبونها التي العهدين كتب من وأحكامهم

هذه ظلال ومعارفه أقواله على ينعكس أن هذا لازم أفليس عصره، أهل من تعاليمه أخذ وآله) عليه االله (صلى

نرى ونحن وعلومه؟ ثقافته مصدر كانت التي الكتب هذه ومن ومرشديه معلميه من اكتسبها التي العقائد

مخالفة القرآن لكتب العهدين في جميع النواحي، وتنزيه

( 48 )

ذلك في التعلم مصادر من وغيرها العهدين كتب ملأت التي الخرافية الموهومات عن المعارف لحقائق

العصر.

الكمال، صفات من بشأنه يليق بما فوصفه كثيرة، آيات في شأنه جل االله لصفات الكريم القرآن تعرض وقد

ونزهه عن لوازم النقص والحدوث. وهذه نماذج منها:

السماوات بديع (116 :2) قانتون له كل والارض السماوات في ما له بل سبحانه ولدا االله اتخذ {وقالوا

الرحيم الرحمن هو إلا إله لا واحد إله وإلهكم .117 فيكون: كن له يقول فإنما أمرا قضى وإذا والأرض

إن .255 الأرض: في وما السماوات في ما له نوم ولا سنة تأخذه لا القيوم الحي هو إلا إله لا االله .163

هو إلا إله لا يشاء كيف الارحام في يصوركم الذي هو .5 : 3 السماء: في ولا الأرض في شيء عليه يخفى لا االله

لا .102 :6 وكيل شيء كل على وهو فاعبدوه شيء كل خالق هو إلا إله لا ربكم االله ذلكم .6 الحكيم: العزيز

تؤفكون فأنى يعيده ثم الخلق يبدؤا االله قل .103 الخبير: اللطيف وهو الأبصار يدرك وهو الأبصار تدركه

لأجل يجري كل والقمر الشمس وسخر العرش على استوى ثم ترونها عمد بغير السماوات رفع الذي االله .34 :10

الأولى في الحمد له هو إلا إله لا االله وهو .2 :13 توقنون ربكم بلقاء لعلكم الآيات يفصل الأمر يدبر مسمى

الرحمن هو والشهادة الغيب عالم هو إلا إله لا الذي االله هو .70 :28 ترجعون وإليه الحكم وله والآخرة

الرحيم 59: 22. هو االله الذي لا إله إلا هو الملك القدوس السلام المؤمن

( 49 )

الأسماء له المصور البارئ الخالق االله هو .23 يشركون عما االله سبحان المتكبر الجبار العزيز المهمين

الحسنى يسبح له ما في السماوات والأرض وهو العزيز الحكيم:24}.

العقل مع ويسير الصريح، البرهان مع تتمشّى التي بالمعارف ويأتي العالمين، إله القرآن يصف هكذا



الصحيح، وهل يمكن لبشر أمي نشأ في محيط جاهل أن يأتي بمثل هذه المعارف العالية؟.

كريمة مأثرة كل إليهم وينسب به، يوصفوا أن ينبغي جميل بكل فيصفهم الأنبياء لذكر القرآن ويتعرض

تلازم قداسة النبوة، ونزاهة السفارة الإلهية، وإليك نماذج منها:

بالمعروف يأمرهم والإنجيل التوراة في عندهم مكتوبا يجدونه الذي الأمي النبي الرسول يتبعون {الذين

رسولا الأميين في بعث الذي هو .157 :7 الخبائث عليهم ويحرم الطيبات لهم ويحل المنكر عن وينهاهم

وإن .2 :62 مبين ضلال لفي قبل من كانوا وإن والحكمة الكتاب ويعلمهم ويزكيهم آياته عليهم يتلو منهم

عمران وآل إبراهيم وآل ونوحا آدم اصطفى االله إن .4 عظيم: خلق لعلى وإنك .3 :68 ممنون غير لأجرا لك

فطرني الذي إلا .26 :43 تعبدون مما براء إنني وقومه لأبيه إبراهيم قال وإذ .23 :3 العالمين على

له ووهبنا .75 : 6 الموقنين من وليكون والأرض السماوات ملكوت إبراهيم نري وكذلك .27 سيهدين: فإنه

وكذلك وهرون وموسى ويوسف وأيوب وسليمان داود ذريته ومن قبل من هدينا ونوحا هدينا كلا ويعقوب إسحق

نجزي المحسنين: 84. وزكريا ويحيى وعيسى

( 50 )

آبائهم ومن .86 العالمين: على فضلنا وكلا ولوطا ويونس واليسع وإسماعيل الصالحين:85. من كل وإلياس

وقالا علما وسليمان داود اتينا ولقد .87 مستقيم: صراط إلى وهديناهم واجتبيناهم وإخوانهم وذرياتهم

من كل الكفل وذا واليسع إسماعيل واذكر .15 :27 المؤمنين عباده من كثير على فضلنا الذي الله الحمد

ذرية ومن نوح مع حملنا وممن آدم ذرية من النبيين من عليهم االله أنعم الذين أولئك .48 : 38 الأخيار

إبراهيم وإسرائيل وممن هدينا واجتبينا إذا تتلى عليهم آيات الرحمن خروا سجدا وبكيا 19: 58}.

حقيقتهم على وإظهارهم وتقديسهم، الأنبياء تنزيه في العزيز الكتاب بها جاء التي الآيات من جملة هذه

من القداسة والنزاهة وجميل الذكر.

أنزلت وضيعة منزلة بأي وصفتهم؟ بماذا ولكن ووصفتهم، الأنبياء لذكر أيضا تعرضت فقد العهدين كتب أما

هؤلاء السفرة الأبرار، ولنذكر لذلك أمثلة:

الجنة. من خروجهما وحواء آدم قصة التكوين سفر من والثالث الثاني الإصحاحين في التوراة ذكرت -1

يوم «لأنك له: وقال والشر. الخير معرفة شجرة ثمرة إلا الأثمار جميع من يأكل أن لآدم أجاز االله أن وذكرت



الخير يدركان لا لأنهما الجنة في عاريين وكانا حواء زوجته آدم من االله خلق ثم تموت» موتا منها تأكل

إن بل تموتان لا إنكما وقالت: ثمرها من الأكل على وحرضتهما الشجرة، على ودلتهما الحية وجاءت والشر،

أعينهما، انفتحت منها أكلا فلما والشر الخير وتعرفان أعينكما تنفتح منه تأكلان يوم أنكما عالم االله

منه وحواء آدم فاختبأ الجنة، في يتمشى وهو الرب فرآهما مئزرا لأنفسهما فصنعا عاريان. أنهما وعرفا

فنادى االله آدم أين أنت؟ فقال آدم:

( 51 )

بعدما االله إن ثم الشجرة؟ من أكلت هل عريان، بأنك أعلمك من االله: فقال عريان. لأني فاختبأت صوتك سمعت

فيأكل يده يمد والآن والشر، بالخير عارف منا كواحد صار آدم ذا هو قال: الشجرة. من آدم أكل له ظهر

وذكر الشجرة. طريق يحرس ما شرقيها على وجعل الجنة، من االله فأخرجه الأبد، إلى ويعيش الحياة، شجرة من

يضل الذي والشيطان إبليس، المدعو هو القديمة الحية أن عشر الثاني الإصحاح من التاسع العدد في

العالم كله.

حياته، من خاف ثم الشجرة، أمر في وخادعه آدم، على كذب أنه االله قداسة إلى الوحي كتب تنسب كيف انظر

جاهل وأنه الجنة، في يتمشى جسم االله وأن الجنة، من فأخرجه مملكته استقلال في إياه معارضته من وخشي

المعرفة، نور إلى الجهل ظلمة من واخرجه لادم، نصح المضل الشيطان وأن عنه، اختفى حين آدم بمكان

وادراك الحسن والقبح.

أنها وكتم اخته «سارة» أن «فرعون» أمام إدعى «ابراهيم» أن التكوين: من عشر الثاني الإصحاح وفي -2

وإماء وعبيد وحمير وبقر غنم له وصار بسببها، خيرا ابراهيم إلى «وصنع لجمالها فرعون فأخذها زوجته،

تخبرني لم «لماذا له: قال اخته وليست إبراهيم زوجة كانت سارة أن فرعون علم وحين وجمال». وأتن

أنها امرأتك؟ لماذا قلت: هي اختي حتى أخذتها لي لتكون زوجتي». ثم رد فرعون سارة إلى إبراهيم.

-وهو إبراهيم وحاشا له. زوجة إبراهيم، زوجة سارة فرعون لأخذ سببا صار إبراهيم أن القصة هذه ومغزى

من أكرم أنبياء االله- أن يرتكب ما لا يرتكبه فرد عادي من الناس.

( 52 )

قالت الكبيرة وأن الجبل، في ابنتيه مع «لوط» قصة التكوين: سفر من عشر التاسع الإصحاح وفي -3



من فنحيي معه ونضطجع خمرا، أبانا نسقي هلمي علينا. ليدخل رجل الأرض في وليس شاخ قد «أبونا لاختها:

سقتاه الثانية الليلة وفي الكبيرة. معه واضطجعت الليلة» تلك في خمرا أباهما فسقتا نسلا أبينا

الموآبين، أب وهو «موآب» وسمته ابنا الكبيرة وولدت منه، فحملتا الصغيرة معه ودخلت أيضا، الخمر

وولدت الصغيرة ابنا فسمته «بن عمي» وهو أبو بني عمون إلى اليوم.

ما ليقل ثم عقله، فيها الناظر وليحكم ابنتيه، وإلى االله نبي لوط إلى الرائجة التوراة نسبته ما هذا

يشاء.

النبوة بركة «عيسو» ابنه يعطي أن أراد «إسحق» أن التكوين: من والعشرين السابع الإصحاح وفي -4

المتكرر والكذب الحيلة وبهذه وشرب، فأكل وخمرا طعاما له وقدم عيسو، أنه وأوهمه «يعقوب» فخادعه

ملعونين، لاعنوك ليكن أمك بنو لك ويسجد لاخوتك، سيدا «كن اسحق: له وقال االله. باركه أن إلى توسل

«باركني لأبيه: فقال النبوة. بركة انتهب قد يعقوب أخاه أن علم عيسو جاء ولما مباركين» ومباركوك

فقال بركة؟» لي أبقيت «أما عيسو: قال ثم بركتك». وأخذ بمكر أخوك جاء فقال: أبي. يا أيضا أنا

إليك أصنع فماذا وخمر. بحنطة وعضدته عبيدا، إخوته جميع إليه ودفعت لك، سيدا جعلته قد «إني إسحق:

يا أبني؟ ورفع عيسو صوته وبكى».

بعمله يعقوب أن هل أهلها؟ منها ويحرم كاذب، لمخادع نبوته االله يعطي وهل النبوة؟ انتهاب يعقل أفهل

ذلك عن االله تعالى أهلها؟!! إلى إرجاعها على ذلك بعد االله يقدر ولم إسحق خادع كما أيضا االله خادع هذا

علوا كبيرا. ولعل سكرة الخمر دعت إلى وضع هذه السخافة، وإلى نسبة شرب الخمر إلى إسحق.

( 53 )

المسماة «عير» ابنه بزوجة زنى يعقوب بن «يهوذا» أن التكوين: من والثلاثين الثامن الإصحاح وفي -5

نسب الأول الإصحاح في متى إنجيل ذكر وقد و«زارح»، «فارص» ولدين له وولدت منه حبلت وأنها «بثامار»

يهوذا زنا من ولد الذي «هذا فارص نسل من داود وأباه وسليمان المسيح وجعل تفصيلا، المسيح يسوع

بكنّته(1) ثامار».

واضع ولكن محرم!! بذات الزنى من الولادة إليهم تنسب وأن كيف الزنى، من يولدوا أن االله أنبياء حاشا

التوراة الرائجة لا يبالي بما يكتب وبما يقول!!.



المجاهد «اوريا» بامرأة زنى داود أن الثاني: صموئيل من عشر والثاني الحادي الإصحاحين وفي -6

أن وأمره فطلبه اوريا، على الأمر تمويه وأراد الفضيحة، داود فخشي الزنى، ذلك من وحملت المؤمن.

إلى آتي وأنا الصحراء، وجه على نازلون سيدي وعبيد -يوآب- «سيدي وقال: «اوريا» فأبى بيته يدخل

التمويه من داود يئس فلما الأمر» هذا أفعل لا نفسك وحياه وحياتك امرأتي، مع وأضطجع وأشرب لآكل بيتي

في اوريا «اجعلوا يوآب: إلى داود كتب الصباح وفي وأسكره وشرب عنده فأكل ودعاه اليوم، عنده أقامه

داود إلى وأرسل اوريا، فقتل ذلك يوآب فعل وقد ويموت» فيضرب ورائه من وارجعوا الشديدة، الحرب وجه

وفي بعلها. على مناحتها انتهاء بعد له امرأة وصارت بيته إلى اوريا امرأة داود فضم بذلك، يخبره

الإصحاح الأول من إنجيل متى: أن سليمان بن داود ولد من تلك المرأة.

عن فضلا وحمية غيرة أدنى له من إلى الفعل هـذا نسبة تصح وكيف االله؟ على الوضاع هذا تجرأ كيف تأمل

نبي من أنبياء االله؟ وكيف يجتمع هذا مع ما في إنجيل لوقا

______________________________

(1) كنة. زوجة الإبن.

( 54 )

من أن المسيح يجلس على كرسي داود أبيه؟!!

وثلاثمائة السيدات، من زوجه سبعمائة له كانت سليمان أي الأول: الملوك من عشر الحادي الإصحاح وفي -7

الصيدونيين، آلهة عشتورث وراء سليمان «فذهب اخرى آلهة وراء قلبه النساء فأمالت السراري، من

تمزيقا عنك المملكة امزق إني الرب: فقال الرب… عيني في الشر سليمان وعمل العمونيين، رجس وملكوم،

لعشتورث سليمان بناها التي المرتفعات أن الثاني: الملوك من والعشرين الثالث وفي لعبدك». وأعطيها

وكسر «يوشيا» الملك نجسها عمون بني كراهة ولمكوم الموآبيين رجاسة «كموش» ولـ الصيدونيين رجاسة

التماثيل وقطع السواري، وكذلك فعل بجميع آثار الوثنيين.

العقل حكم في له يجوز فهل عصمته- على قائمة العقلية -والأدلة معصوما يكون أن يلزم لا النبي أن هب

أن يعبد الأصنام، وأن يبني لها المرتفعات ثم يدعو الناس إلى التوحيد وإلى عبادة االله؟ كلا !!!



امرأة لنفسك خذ اذهب لهوشع: الرب قال هوشع. الرب كلم ما «أول أن «هوشع»: كتاب من الأول الإصحاح وفي

ابنان له وولد فحبلت، دبلايم وأخذ»جومر«بنت فذهب الرب، تاركة زنى زنت قد الأرض لأن زنى، وأولاد زنى،

كمحبة وزانية- صاحب -حبيبة امرأة أحبب أيضا «اذهب له: قال الرب أن الثالث: الإصحاح وفي وبنت».

الرب لبني إسرائيل».

أن في عجب ولا كبيرا. علوا ذلك عن تعالى زانية؟ امرأة وبمحبة بالزنى نبيه يأمر االله، أمر يكون أهكذا

في الناظرين العلوم ومهرة العصر، ورجال المثقفة الامم من العجب وإنما ذلك. قبح يدرك لا الكاتب

التوراة الرائجة، والمطلعين على ما

( 55 )

كالغريزة الآباء تقليد ان نعم سماوي. وكتاب إلهي وحي بأنها تعتقد كيف الخرافات، من عليه اشتملت

الثانوية، يصعب التنازل عنه إلى اتباع الحق والحقيقة. واالله الهادي والموفق.

هو فيما المسيح أن لوقا: من والثامن مرقس من والثالث متى، إنجيل من عشر الثاني الإصحاح وفي -9

وإخوتك أمك ذا هو واحد: له فقال يكلموه. أن طالبين خارجا وقفوا قد وإخوته أمه «إذا الجموع يكلم

نحو يده مد ثم إخوتي، هم ومن أمي هم من له: للقائل وقال فأجاب يكلموك. أن طالبين خارجا واقفون

تلاميذه وقال: ها أمي وإخوتي، لأن من يصنع مشيئة أبي الذي في السموات هو أخي وأختي وأمي».

ويعرض رؤيته، ويحرمها البرة القديسة امه المسيح ينتهر سخافة. من فيه ما وتأمل الكلام هذا إلى انظر

من الرابع في كما لهم» إيمان لا «إنهم المسيح: فيهم قال الذين وهم عليها تلاميذه ويفضل بقداستها،

المسيح منهم طلب الذين وهم متى، من عشر السابع في كما خردل حبة مثل الإيمان من لهم ليس وإنه مرقس،

كلهم التلاميذ تركه الظاهر في اليهود أمسكه ولما يفعلوا، فلم عليه اليهود هجوم ليلة معه يسهروا أن

نسبتها التي الشنائع من ذلك سوى ما إلى متى، إنجيل من والعشرين السادس الإصحاح في كما وهربوا،

إليهم الأناجيل.

من أجران ستة لهم فعمل خمرهم، فنفد عرس مجلس حضر المسيح أن يوحنا: من الثاني الإصحاح وفي -10

كان بل الخمر، يشرب كان المسيح أن لوقا: من والسابع متى، من عشر الحادي وفي المعجزة. بطريق الخمر

شريب خمر (كثير الشرب لها).



( 56 )

«خمرا لهارون: قال الرب أن اللاويين العاشر في جاء فقد العظيم. البهتان هذا من المسيح قدس حاشا

أجيالكم، في دهريا فرضا تموتوا، لا لكي الاجتماع خيمة دخولكم عند معك وبنوك أنت تشرب لا ومسكرا

المعمدان: يوحنا مدح في لوقا من الأول وفي والطاهر». النجس وبين والمحلل، المقدس بين وللتمييز

في الخمر شرب حرمة على دل مما ذلك غير إلى يشرب». لا ومسكرا خمرا الرب أمام عظيما يكون «لأنه

العهدين.

البرهان، مع تلتئم لا وأباطيل وأضاليل وخرافات، سخافات من الرائجة العهدين كتب في يسيرة أمثلة هذه

وهل ووجدانه. عقله وليحكم فيها، النظر ليمعن القارئ أمام وضعناها الصحيح، المنطق مع تتمشى ولا

هذه من العظيم قرآنه محتويات وأخذ معارفه، اقتبس قد وآله) عليه االله (صلى محمدا أن يحكم أن يمكن

الكتب هذه تنسب أن يمكن وهل التعليم؟ ورصانة المعارف، سمو من عليه هو ما على وهو السخافات

السخيفة إلى وحي السماء وهي التي لوثت قداسة الأنبياء بما ذكرناه وبما لم نذكره(1)؟

2- القرآن والاستقامة في البيان:

تشريعه في والاقتراء الكذب على أمره يبني الذي أن مجاريها وعرف الامور، جرّب عاقل كل علم قد

في المهمة الامور من لكثير تعرّض إذا سيما ولا والإختلاف، التناقض منه يقع أن من بد لا وأخباره،

إذا سيما ولا الاسس، وأحكم، القواعد، أدق على المبتنية والأخلاقية والنظم والعقائد، والاجتماع التشريع

طالت على ذلك المفتري

______________________________

هذه في تجد الاعجاز، وكتابنا البلاغي. لشيخنا المدرسية والرحلة المصطفى. دين إلى الهدى راجع (1)

الكتب، الشيء الكثير من نقل هذه الخرافات. (المؤلف)

( 57 )

ذلك لأن يريد، لا أو يريد حيث من والتهافت التناقض في يقع أن من بد لا نعم أعوام. عليه ومرّت أيام،

مقتضى الطبع البشري الناقص إذا خلا من التسديد. وقد قيل في المثل المعروف: «لا حافظة لكذوب».



النبوات، ومباحث الإلهيات في فبحث التوسع أحسن فيها وتوسع الشؤون، لمختلف الكريم القرآن تعرض وقد

لأمور وتعرض الأخلاق. وقواعد الاجتماعية، والنظم المدنية، والسياسات الأحكام تعاليم في الاصول ووضع

ملك من والأرضية السماوية الموجودات ووصف والحرب، السلم وقوانين والتاريخ، بالفلكيات تتعلق أخرى

فلم ومشاهدها القيامة أهوال ووصف الأمثال، لأنواع وتعرض وإنسان، وحيوان ونبات وبحار ورياح، وكواكب

يستعرض وربما والعقلاء. العقل عند مسلم أصل عن يتباعد ولم اختلاف، أدنى ولا مناقضة أية فيه توجد

فقد السلام)، (عليه موسى قصة وإليك وتدافع. تهافت أقل فيه تجد فلا أكثر، أو مرتين الواحدة الحادثة

تكررت في القرآن مرارا عديدة، وفي كل مرة تجد لها مزية تمتاز بها من غير اختلاف في جوهر المعنى.

التفرق هذا لأن االله، أمر من روح القرآن أن علمت الحوادث، على متفرقة نجوما نزلت الآيات أن عرفت وإذا

نزل الحالتين، كلتا في معجزا القرآن نرى ونحن يجتمع. حين والتناسب الملاءمة عدم بطبعه يقتضي

الإعجاز من النحو هذا إلى أشار وقد آخر. إعجاز له حصل اجتمع فلما تفرقه، حال معجزا فكان متفرقا

قوله تعالى:

{أفلا يتدبرون القرآن ولو كان من عند غير االله لوجدوا فيه اختلافا كثيرا}(4: 82).

( 58 )

على دعواه في يعتمد من أن وهو بغريزتهم، ويدركونه بفطرتهم، يحسّونه أمر على الناس تدل الآية وهذه

الكتاب في يقع لم شيء وهذا البيان، في والتناقض القول، في التهافت من له بد لا والافتراء الكذب

العزيز.

ويرجعهم الفطرة، حكم إلى الناس فيرشد واحتجاجاته، استدلالاته من كثير في الخطة هذه يتبع والقرآن

في الاستقامة بهذه العرب أحست وقد الهداية. إلى وأقربها الإرشاد، في طريقة أنجح وهي الغريزة، إلى

ذلك، لنا تفسر القرآن صفة في المغيرة بن الوليد كلمة وإن بلغاؤهم. بذلك واستيقنت القرآن، أساليب

حيت قال -حين سأله أبو جهل أن يقول في القرآن قولا:

بأشعار ولا بقصيده، ولا مني، برجزه أعلم ولا مني الأشعار في أعلم رجل منكم ما فواالله فيه؟ أقول «فما

ليعلو وإنه تحته، ما ليحطم وإنه لحلاوة، لقوله إن وواالله هذا، من شيئا يقول الذي يشبه ما واالله الجن.

ولا يعلى.



هذا قال: فكر. فلما فيه أفكر حتى فدعني الوليد: قال فيه تقول حتى قومك يرضى لا واالله جهل: أبو قال

سحر يأثره عن غيره(1).

وفي بعض الروايات قال الوليد:

وإن لطلاوة عليه وإن لحلاوة، له وإن الجن، كلام من ولا الانس كلام من هو ما كلاما منه سمعت لقد «واالله

أعلاه لمثمر، وإن أسفله لمغدق، وإنه ليعلو ولا يعلى عليه، وما يقول هذا بشر...»(2).

______________________________

(1) تفسير الطبري: 29/ 98.

(2) تفسير القرطبي: 19/ 72.

( 59 )

المعاني، متناقضة تجدها فانك الوحي، إلى المنسوبة الكتب إلى فانظر نفسك من ذلك تحس أن أردت وإذا

لك تجلت وتناقض تضارب من فيها وما العهدين، كتب إلى نظرت وإذا تتماسك. ولا تنهض لا الأسلوب، مضطربة

حقيقة الأمر، وبان لك الحق من الباطل. وهنا نذكر أمثلة مما وقع في الأناجيل من هذا الاختلاف.

فهو معي ليس «من قال: المسيح إن لوقا: من عشر والحادي متى، إنجيل من عشر الثاني الإصحاح في -1

فهو علينا ليس «من لوقا: من والتاسع مرقس، من التاسع في وقال يفرق». فهو معي يجمع لا ومن علي،

معنا».

للمسيح. قال الناس بعض إن لوقا: من عشر والثامن مرقس، من والعاشر متى، من عشر التاسع وفي -2

من العاشر وفي االله». وهو واحد إلا صالحا أحد ليس صالحا؟ تدعوني لماذا فقال: الصالح. المعلم «أيها

يوحنا أنه قال: «أنا هو الراعي الصالح. أما أنا فاني الراعي الصالح».

الثالث وفي يعيرانه»، -المسيح- معه صلبا اللذان اللصان «كان قال: متى من والعشرين السابع وفي -3

نفسك فخلص المسيح أنت كنت إن قائلا: عليه يجدف المعلقين المذنبين من واحد «وكان لوقا: من والعشرين



وإيانا، فأجاب الآخر وانتهره قائلا: أولا أنت تخاف االله؟ إذ أنت تحت هذا الحكم بعينه».

هذا من الثامن وفي حقا». ليست فشهادتي لنفسي أشهد كنت «إن يوحنا: انجيل من الخامس الإصحاح وفي -4

الإنجيل نفسه أنه قال: «وإن كنت أشهد لنفسي فشهادتي حق».

هذه نبذة مما في الأناجيل -على ما هي عليه من صغر الحجم-من التضارب

( 60 )

والتناقض. وفيها كفاية لمن طلب الحق، وجانب التعصب والعناد(1).

3- القرآن في نظامه وتشريعه:

في الانحطاط من إليه وصلت وما الجهل، من الإسلام قبل الأمم عليه كانت ما للتاريخ متتبع لكل يبدو

إلى متجهة والقلوب بينهم، فيما متواصلة والغارات عليهم، سائدة الهمجية فكانت وأخلاقهم. معارفهم

من الوافر القسم للعرب وكان والمعارك. الحروب نيران إصلاء إلى مسرعة والخطى والغنيمة، النهب

يمينا بهم تذهب الآباء وعادات يربطهم نظام ولا يجمعهم، دين فلا السلوك، ووحشية العقيدة، خرافات

آلهة وأسرهم- قبائلهم -باختلاف لهم فكانت الأعظم السواد هم العرب بلاد في الوثنيون وكان وشمالا،

كان حتى بالميسر، واللعب والأزلام، بالأنصاب الإستقسام بينهم وشاع االله، إلى شفعاء ويتخذونها يعبدونها

-وهي منها أفظع هي أخرى عادة ولهم الآباء(3) بنساء التزويج عاداتهم من وكان مفاخرهم(2) من الميسر

وأد البنات- دفنهن في حال الحياة(4).

في الإسلام شمس وأشرقت وآله) عليه االله (صلى محمد نور بزغ وحين جاهليتهم. في العرب عادات بعض هذه

بالعلم، والجهل بالتوحيد، الوثنية فاستبدلوا الأخلاق، بمكارم وتخلقوا بالمعارف، تنوروا مكة،

ملكها جناح مدت العرى وثيقة أمة فأصبحوا والتآلف، بالإخاء والتخالف والشقاق بالفضائل، والرذائل

على العالم، ورفعت أعلام

______________________________

«نفحات وكتابنا سره) (قدس البلاغي لشيخنا المدرسية» والرحلة «الهدى، كتابي راجع وللزيادة (1)



الاعجاز». (المؤلف ).

(2) بلوغ الارب: 30 / 50 ، طبع مصر.

(3) نفس المصدر: 2: 52.

(4) نفس المصدر: 3 / 43.

( 61 )

الحضارة في أقطار الأرض وأرجائها. قال ألدوري(1):

جناح مدت كبيرة، أمة للعيان ظهرت واحدا، مقصدا تقصد واحدة، أمة العرب قبائل جمع الذي ظهور «وبعد

أقطار في التمدن أعلام الإشادة منار على ورفعت الهند، في الجانج نهر إلى إسبانيا تاج نهر من ملكها

القرون في كانوا إنهم قال: ثم المتوسطة. القرون في أهلها بجهالات مظلمة أوروبا كانت أيام الأرض،

اوروبا على امتدت التي البربرية سحائب بسببهم وانقشعت الأمم، سائر بين من بالعلوم مختصين المتوسطة

حين اختل نظامها بفتوحات المتوحشين»(2).

في للقرآن فإن السماوية. الصحف جميع فاق الذي الكريم االله كتاب تعاليم بفضل كان ذلك جميع إن نعم

وتجنب العدل، سبيل سلك فقد السليم، العقل وحكم الواضحة، البراهين مع يتمشى مسلكا وتعاليمه أنظمته

عن طرفي الإفراط والتفريط.

فتراه في فاتحة الكتاب يطلب عن لسان البشر من االله الهداية إلى الصراط المستقيم بقوله:

{إهدنا الصراط المستقيم} (1: 6).

بيان من يتيسر لما وسنتعرض المدى. بعيدة المعنى واسعة ألفاظها واختصار وجازتها على الجملة وهذه

ذلك عند تفسيرنا للآية المباركة إن شاء االله تعالى.

وقد أمر القرآن بالعدل وسلوك الجادة الوسطى في كثير من آياته. فقال:



______________________________

(1) هو أحد وزراء فرنسا السابقين.

(2) صفوة العرفان لمحمد فريد وجدي ص 119.

( 62 )

اعدلوا .58 :4 بالعدل تحكموا أن الناس بين حكمتم وإذا أهلها إلى الأمانات تؤدوا أن يأمركم االله {إن

والإحسان بالعدل يأمر االله إن .152 :6 قربى ذا كان ولو فاعدلوا قلتم وإذا .8 للتقوى5: أقرب هو

وإيتاء ذي القربى وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغي يعظكم لعلكم تذكرون} (16: 90).

وعرف مواضع، عدة في الشح عن فنهى الاستقامة، مسلك تعاليمه في وسلك بالعدل، القرآن أمر قد نعم

الناس مفاسده وعواقبه:

يوم به بخلوا بما سيطوقون لهم شر هو بل لهم خيرا هو فضله من االله آتاهم بما يبخلون الذين يحسبن {ولا

القيامة والله ميراث السماوات والأرض واالله بما تعملون خبير} «3: 18».

بينما قد نهى عن الإسراف والتبذير ودل الناس على مفاسدهما:

يدك تجعل ولا .27 :17 الشياطين إخوان كانوا المبذرين إن .141 :6 المسرفين يحب لا إنه تسرفوا {ولا

مغلولة إلى عنقك ولا تبسطها كل البسط فتقعد ملوما محسورا: 29}.

وأمر بالصبر على المصائب وبتحمل الأذى، ومدح الصابر على صبره، ووعده الثواب العظيم.

{إنما يوفى الصابرون أجرهم بغير حساب 39: 10. واالله يحب الصابرين 3: 146}.

ما بمثل الظالم من ينتقم أن له أباح بل ظالمه، أمام اليد مغلول المظلوم يجعل لم هذا جانب وإلى

اعتدى عليه، حسما لمادة الفساد، وتحقيقا لشريعة العدل.



( 63 )

{فمن اعتدى عليكم فاعتدوا عليه بمثل ما اعتدى عليكم} (2: 194).

وجوز لولي المقتول أن يقتص من القاتل العامد.

{ومن قتل مظلوما فقد جعلنا لوليه سلطانا فلا يسرف في القتل}(17 : 33).

وتكفل الآخرة، نظام إلى الدنيا نظام جمع قد والاستقامة بالعدل وأمره الاعتدال، طريق بسلوكه والقرآن

به ليفوز الأعظم النبي به جاء الأكبر الناموس فهو الأخرى، في السعادة يضمن وبما الأولى، يصلح بما

التوراة في تجده كما الآخرة، إلى فيه نظر لا محضا دنيويا تشريعه وليس السعادتين، بكلتا البشر

آخر عالم عن تخبر ولم القيامة، لوجود فيه تعرضت موردا فيها تجد لا حجمها كبر مع فإنها الرائجة،

الدنيا، في الغنى هو الطاعة أثر بأن التوراة صرحت نعم والقبيحة. الحسنة الأعمال على للجزاء

الأموال وسلب الموت هو الرب عين عن والسقوط المعصية أثر وأن باستعبادهم، الناس على والتسلط

شريعة في كما الدنيا أمور بتنظيم له تعرض لا محضا أخرويا ليس القرآن تشريع أن كما والسلطة.

في فيقول أخرى. مرة الآخرة صلاح وإلى مرة الدنيا صلاح إلى تنظر كاملة شريعة القرآن فشريعة الإنجيل.

تعليماته:

ومن .13 :4 العظيم الفوز وذلك فيها خالدين الأنهار تحتها من تجري جنات يدخله ورسوله االله يطع {ومن

يره خيرا ذرة مثقال يعمل فمن .14 مهين عذاب وله فيها خالدا نارا يدخله حدوده ويتعد ورسوله االله يعص

الدنيا. من نصيبك تنس ولا الآخرة الدار االله آتاك فيما وابتغ .8 يره: شرا ذرة مثقال يعمل ومن .7 :99

28: 77}.

( 64 )

وجميع الحياة لذائذ لهم يبيح بينما التقوى وملازمة العلم، تحصيل آياته-على من كثير -في الناس ويحث

الطيبات:

{قل من حرم زينة االله التي أخرج لعباده والطيبات من الرزق } (7: 32).



في والتدبر التأمل وإلى والتكوينية التشريعية آياته في التفكر وإلى االله، عبادة إلى كثيرا ويدعو

للناحية تعرض بل بربه، الإنسان توصل التي الناحية هذه على يقتصر لم ذلك ومع الأنفس، وفي الآفاق

الأخرى التي تجمعه مع أبناء نوعه.

وأحل له البيع:

{وأحل االله البيع وحرم الربا} (2: 275).

وأمره بالوفاء بالعقود:

{يا أيها الذين آمنوا أوفوا بالعقود}«1:5».

وأمر بالتزويج الذي يكون به بقاء النوع الإنساني.

واسع واالله فضله من االله يغنهم فقراء يكونوا إن وإمائكم عبادكم من والصالحين منكم الأيامى {وأنكحوا

عليم 24: 32. فانكحوا ما طاب لكم من النساء مثنى وثلاث ورباع فإن خفتم ألا تعدلوا فواحدة 4 : 3}.

المسلمين، عامة وإلى والأقربين، الوالدين وإلى بشؤونها، والقيام زوجته، إلى بالإحسان الإنسان وأمر

بل وإلى البشر كافة. فقال:

شيئا به تشركوا ولا االله واعبدوا .228 :2 بالمعروف عليهن الذي مثل ولهن .19 :4 بالمعروف {وعاشروهن

وبالوالدين إحسانا وبذي القربى واليتامى

( 65 )

لا االله إن أيمانكم ملكت وما السبيل وابن بالجنب والصاحب الجنب والجار القربى ذي والجار والمساكين

يحب لا االله إن الأرض في الفساد تبغ ولا إليك االله أحسن كما وأحسن .36 :4 فخورا مختالا كان من يحب

المفسدين 28: 77. إن رحمة االله قريب من المحسنين 7: 56. وأحسنوا إن االله يحب المحسنين 2: 195 }.

عن والنهي بالمعروف الأمر أوجب وقد الاعتدال، منهج فيها نهج التي القرآن تعاليم من أمثلة هذه



فتح قد التشريع بهذا وهو مخصوصين، بأفراد ولا خاصة، بطائفة يخصه ولم الأمة، أفراد جميع على المنكر

العائلة أفراد من واحد كل جعل فقد والاستمرار. الحياة روح فيها ونفخ الانتشار أبواب لتعاليمه

إلى يهديهم المسلمين سائر على وعينا دليلا مسلم كل جعل بل عليهم، ورقيبا لهم، مرشدا والبيئة

أفهل وبتنفيذها، الأحكام، بتبليغ مكلفون بأجمعهم فالمسلمون والفساد، البغي عن ويزجرهم الرشاد،

بقوة الرعية على إرادتهم ينفذون السلاطين نرى ونحن الجنود هذه من تأثيرا وأعظم أقوى هي جنودا تعلم

وجند الإسلام، جند بين فرق فكم والأزمان، الأمكنة جميع في الرعية يلازمون لا أنهم الواضح ومن جنودهم.

السلاطين.

طبقات بين المؤاخاة صفوفهم: بين وتوحد المسلمين، كلمة تجمع التي القرآن تعاليم أعظم ومن

المسلمين، ونبذ الميزات إلا من حيث العلم والتقوى حيث يقول:

{إن أكرمكم عند االله أتقاكم 49: 13. قل هل يستوي الذين يعلمون والذين لا يعلمون }(39: 9 ).

قال النبي (صلى االله عليه وآله):

«إن االله عز وجل أعز بالإسلام من كان في الجاهلية ذليلا،

( 66 )

كلهم اليوم فالناس أنسابها، وباسق بعشائرها، وتفاخرها الجاهلية نخوة من كان ما بالإسلام وأذهب

إلى الناس أحب وان طين، من االله خلقه آدم وان آدم. من وعجميهم وعربيهم وقرشيهم وأسودهم، أبيضهم

االله عز وجل يوم القيامة أطوعهم له وأتقاهم(1)...»

وقال: «فضل العالم على سائر الناس كفضلي على أدناكم»(2).

(صلى االله رسول عم أبالهب وآخّر البيت(3) أهل من جعله حتى إيمانه لكمال الفارسي سلمان قدّم فالإسلام

االله عليه وآله) لكفره.

في شائعا به الافتخار كان مما بغيرهما ولا حسب، ولا بنسب قومه على يفتخر لم الإسلام نبي أن ترى انك

تمكن قد وبذلك الكلمة، وتوحيد التوحيد، كلمة وإلى الآخر، وباليوم باالله الإيمان إلى دعاهم بل عصره،



أزال حتى طباعها في فأثر والنفاق، الشقاق ملؤها بقلوب بالأنساب تتفاخر كانت أمة على يسيطر أن

في منه أدنى كان وإن الفقير المسلم من ابنته يزوج الشريف الغني فأصبح منها، والنخوة الكبر

النسب(4).

التي القوانين وتضع المجتمع، ومصالح الفرد، مصالح تتفقد وتعاليمه، إرشاداته في القرآن شريعة هذه

من نبوة في هذا بعد عاقل يشك فهل الآخرة. إلى يرجع وما الدنيا إلى منها يعود ما ذلك، جميع تكفل

جاء بهذا الشرع العظيم، ولا سيما إذا لاحظ أن

______________________________

(1) الفروع من الكافي: 5 / 340، الباب 21، الحديث: 1.

(2) الجامع الصغير بشرح المناوي: 4 / 432.

(3) البحار: 10 / 123، باب: 8، فضائل سلمان.

قصيرا رجلا كان وقد لإسلامه. جويبر من ابنته بياضة بني أشرف من وهو لبيد بن زياد تزويج ذلك ومن (4)

باب 1 الحديث: ،12 الباب ،340 / 5 الكافي: من (الفروع السودان. قباح من وكان عاريا، محتاجا ذميما

ان المؤمن كفؤ المؤمنة).

( 67 )

نبي الإسلام قد نشأ بين أمة وحشية، لا معرفة لها بشيء من هذه التعليمات؟!

4- القرآن والاتقان في المعاني:

الخلق وبدء والمعارف، الإلهيات من الأغراض متباعدة العدد، كثيرة لمواضيع الكريم القرآن تعرض

وشؤون والتاريخ، والأرض، والفلكيات، والجن، وإبليس والملك الروح من الطبيعة وراء وما والمعاد،

والحقوق والأخلاقيات، والاحتجاجات وللأمثال أممهم، وبين بينهم جرى وما الماضين، الأنبياء من فريق

والاختيار، والكسب والقدر، والقضاء والحربية، الاجتماعية والنظم المدنية، والسياسات العائلية،



ذلك جميع في أتى وقد ذلك. وغير والقصاص والحدود والفرائض، والطلاق، والنكاح والمعاملات، والعبادات

من الباطل يأتيها ولا جهاتها، من جهة أية في والنقد الفساد إليها يتطرق لا التي الراهنة، بالحقائق

لا جاهلة أمة بين نشأ ممن سيما -ولا البشر من عادة وقوعه يمتنع شيء وهذا خلفها، من ولا يديها بين

لا النظرية العلوم من عالم في ألّف من كل نجد ولذلك العلوم- من غيرها ولا المعارف، من لها نصيب

فيها البحث ازداد كلما النظرية العلوم فان آرائه. من كثير بطلان يتضح حتى مدة مؤلّفه على تمضي

بنت يقولون- -كما والحقيقة المتقدم، أثبته ما خلاف للمتأخر وظهر وضوحا، فيها الحقائق ازدادت وكثر،

والنظر التحقيق أهل من عنهم تأخر ومن الأقدمين، الفلاسفة كتب نرى ولهذا للآخر. الأول ترك وكم البحث،

نقده بعد أصبح يقينيا، برهانا السابقون اعتقده ما بعض أن حتى تأخر، ممن النقد لسهام عرضة صارت قد

وهما من الأوهام، وخيالا من الأخيلة.

والقرآن مع تطاول الزمان عليه، وكثرة أغراضه، وسمو معانيه، لم يوجد فيه ما

( 68 )

لها، وسنتعرض النقد. من حسبوها المكابرين، بعض من أوهام إلا اللهم والاعتراض. للنقد معرضا يكون

ونوضح بطلانها إن شاء االله تعالى.

5- القرآن والإخبار بالغيب:

كان وقد والحوادث، الأنباء من يأتي بما تتعلق مهمة، امور عن آياته من عدة في الكريم القرآن أخبر

ولا بالغيب، الإخبار من هذا أن في شك ولا منها. شيء في الواقع يخالف لم صادقا، به أخبر ما جميع في

سبيل إليه غير طريق الوحي والنبوة.

فمن الآيات التي أنبأت عن الغيب قوله تعالى:

الحق يحق أن االله ويريد لكم تكون الشوكة ذات غير أن وتودون لكم أنها الطائفتين إحدى االله يعدكم {وإذ

المؤمنين فيها االله وعد وقد بدر، وقعة في نزلت الآية وهذه .(7 :8) الكافرين} دابر ويقطع بكلماته

أن حتى والعدة، العدد قلة من عليه هم ما على والمؤمنون الكافرين، دابر وبقطع عدوهم على بالنصر

القوة، في الشديدون الكثيرون هم والكافرون العوام بن والزبير هو أو المقداد، هو كان فيهم الفارس

الحق يحق أن يريد االله ولكن قتالهم، من أشفقوا المؤمنين وأن شوكة، ذووا بأنهم الآية وصفتهم وقد



بكلماته. وقد وفى للمؤمنين بوعده، ونصرهم على أعدائهم، وقطع دابر الكافرين.

ومنها قوله تعالى:

إلها االله مع يجعلون الذين .95 المستهزئين: كفيناك إنا .94 :15 المشركين عن وأعرض تؤمر بما {فاصدع

آخر فسوف يعلمون: 96}.

( 69 )

نزولها سبب في والطبراني البزار أخرج وقد الإسلامية، الدعوة بدء في بمكة نزلت الكريمة الآية هذه فإن

في يغمزون فجعلوا بمكة، أناس على وآله) عليه االله (صلى النبي مرور عند نزلت أنها مالك: بن أنس عن

(صلى النبي دعوة ظهور عن الآية فأخبرت جبرئيل»(1). ومعه نبي أنه يزعم الذي «هذا ويقولون: قفاه،

واستخفوا بنبوته، واستهزؤوا ناوؤوه الذين للمشركين وخذلانه له، االله ونصرة وسلم) وآله عليه االله

بأمره. وكان هذا الإخبار في زمان لم يخطر فيه على بال أحد

من الناس انحطاط شوكة قريش، وانكسار سلطانهم، وظهور النبي (صلى االله عليه وآله) عليهم.

ونظير هذه الآية قوله تعالى:

{هو الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ولو كره المشركون 61: 9}.

ومن هذه الأنباء قوله تعالى:

{غلبت الروم 30: 2. في أدنى الأرض وهم من بعد غلبهم سيغلبون: 3}.

وقد وقع مما أخبرت به الآية بأقل من عشر سنين، فغلب ملك الروم، ودخل جيشه مملكة الفرس.

ومنها قوله تعالى:

{أم يقولون نحن جميع منتصر 54: 44. سيهزم الجمع ويولون الدبر:45}.



أبوجهل ضرب حين أيضا بدر يوم في هذا وقع وقد شوكتهم، وقمع وتفرقهم الكفار جمع انهزام عن فأخبر

فرسه، وتقدم نحو الصف الأول قائلا: نحن ننتصر اليوم

______________________________

(1) لباب العقول ص 133 جلال الدين السيوطي.

( 70 )

وظفر الكافرون، فانهزم كلمته، وأعلى مناره، ورفع الحق وأنار وجمعه، االله فأباده وأصحابه محمد من

غير يصحبون ولا عدة، لهم -ليس رجلا عشر وثلاثة ثلاثمائة بأن أحد يتوهم يكن لم حينما عليهم المسلمون

يستفحل وكيف العدد، وافر العدة تام كبير بجمع يظفرون عليها- يتعاقبون بعيرا وسبعين فرسين أو فرس

أمر لولا الريح، به اشتدت كرماد شوكته تذهب حتى الكثير، العدد هذا على القليل النفر اولئك أمر

االله وإحكام النبوة وصدق النيات؟!

ومنها قوله تعالى:

{تبت يدا أبي لهب وتب.. سيصلى نارا ذات لهب. وامراته حمالة الحطب}(111: 2 ).

تشرفهما عدم عن الإخبار هو ذلك ومعنى النار. زوجته ودخول لهب، أبي دخول نبأ السورة هذه تضمنت وقد

بقبول الإسلام إلى آخر حياتهما، وقد وقع ذلك.

6- القرآن وأسرار الخليقة:

والأفلاك، الطبيعة، ونواميس الكون، بسنن يتعلق عما آياته من واحدة غير في الكريم القرآن أخبر

وإن القوانين هذه وبعض الإلهي. الوحي ناحية من إلا الإسلام بدء في به العلم إلى سبيل لا مما وغيرها

العربية الجزيرة أن إلا بالعلوم، معرفة سابق لهم ممن غيرهم أو العصور تلك في اليونانيون بها علم

وكثرة العلوم، توفر بعد إلا يتضح لم القرآن به أخبر مما فريقا وإن بذلك. العلم عن بعيدة كانت

شاء إن إليها تشير التي الآيات تفسيرنا عند لها نتعرض كثيرة، القرآن في الأنباء وهذه الاكتشافات.

االله تعالى.



( 71 )

بعضها إلى وأشار التصريح. يحسن حيث ببعضها فصرّح الأمور، هذه عن إخباره في بالحزم القرآن أخذ وقد

يشير أن الرشد من فكان العصر، ذلك أهل عقول على يستعصي مما الأشياء هذه بعض لأن الإشارة، تحمد حيث

إليها إشارة تتضح لأهل العصور المقبلة حين يتقدم العلم، وتكثر الاكتشافات.

ومن هذه الأسرار التي كشف عنها الوحي السماوي، وتنبه إليها المتأخرون ما في قوله تعالى.

{وانبتنا فيها من كل شيء موزون} (15: 19).

من نوع كل أن أخيرا ثبت وقد خاص، وزن له الأرض في ينبت ما كل أن على الكريمة الآية هذه دلت فقد

ذلك لكان نقص أو أجزائه بعض في زيد لو بحيث مخصوص، وزن على خاصة أجزاء من مركب النبات أنواع

الموازين بأدق تحقيقا ضبطها يمكن لا بحيث الدقة من بعض إلى الأجزاء بعض نسبة وان آخر. مركبا

المعروفة للبشر.

لقاح إلى والنبات الأشجار من قسم إنتاج حاجة الإلهي- الوحي إليها أشار -التي الغريبة الأسرار ومن

الرياح. فقال سبحانه:

{وأرسلنا الرياح لواقح} ( 15: 22).

معانيه، أحد أنه باعتبار الحمل، معنى على الكريمة الآية في اللقاح حملوا وإن الأقدمين المفسرين فإن

هذا على التنبيه ولكن السحاب، يحمله الذي المطر أو للسحاب، الرياح بحمل المباركة الآية وفسروا

مكان من تدفعه وإنما السحاب، تحمل لا الرياح أن ملاحظة بعد سيما ولا اهتمام، كبير فيه ليس المعنى

إلى مكان آخر.

( 72 )

تدركه لم دقيقا سرا تفيدنا النبات- علماء اكتشفه ما ملاحظة -بعد الآية معنى في الصحيحة والنظرة

بسبب يكون قد اللقاح وأن اللقاح. إلى والنبات الشجر إنتاج حاجة إلى الإشارة وهو السابقين، أفكار

فإذا وغيرها، الحبوب ونباتات والقطن، والبرتقال والرمان والصنوبر المشمش في كما وهذا الرياح،



الأزهار مياسم على فتسقط الرياح أجنحة على محمولة خارجها وانتثرت الأكياس، انفتحت الطلع حبوب نضجت

الأخرى عفوا.

وقد أشار سبحانه وتعالى إلى أن سنة الزواج لا تختص بالحيوان، بل تعم النبات بجميع أقسامه بقوله:

{ومن كل الثمرات جعل فيها زوجين اثنين} (13: 3).

{سبحان الذي خلق الأزواج كلها مما تنبت الأرض ومن أنفسهم ومما لا يعلمون }(36: 36).

ومن الأسرار التي كشف عنها القرآن هي حركة الأرض. فقد قال عز من قائل:

{الذي جعل لكم الأرض مهدا} (20: 53).

المهد لفظ للأرض تستعير وكيف قرون، بعد إلا تتضح لم جميلة إشارة الأرض حركة إلى الآية تشير كيف تأمل

جهة من لهم وملائمة للبشر مهد الأرض وكذلك هادئا؟ مستريحا فيه لينام بنعومة يهتز للرضيع، يعمل الذي

فان الأرض، فكذلك واستراحته، الطفل تربية لغاية المهد تحرك أن وكما والانتقالية، الوضعية حركتها

حركتها اليومية والسنوية لغاية تربية الإنسان بل وجميع ما عليها من الحيوان والجماد والنبات.

( 73 )

البشر عقول أجمعت زمان في نزلت لأنها بها تصرح ولم جميلة، إشارة الأرض حركة إلى المباركة الآية تشير

فيه على سكونها، حتى أنه كان يعد من الضروريات التي لا تقبل التشكيك(1).

ومن الأسرار التي كشف عنها القرآن قبل أربعة عشر قرنا. وجود قارة أخرى. فقد قال سبحانه وتعالى:

{رب المشرقين ورب المغربين} (55: 17).

فقال شتى. مذاهب تفسيرها في وذهبوا عديدة، قرونا المفسرين أذهان شغلت قد الكريمة الآية وهذه

والشتاء الصيف مشرقي على بعضهم وحمله ومغرباهما، القمر ومشرق الشمس مشرق المراد بعضهم:

يلازم للأرض الآخر السطح على تكون أخرى قارة وجود إلى الإشارة بها المراد أن الظاهر ولكن ومغربيهما.



شروق الشمس عليها غروبها عنا. وذلك بدليل قوله تعالى:

{ياليت بيني وبينك بعد المشرقين فبئس القرين} (43:38).

مشرقي على حملها يمكن فلا محسوسة مسافة أطول هو المشرقين بين البعد أن الآية هذه من الظاهر فإن

من بد فلا محسوسة مسافة أطول ليست ذلك بين المسافة لأن والشتاء، الصيف مشرقي على ولا والقمر الشمس

من آخر لجزء مشرقا المغرب يكون أن ذلك ومعنى والمغرب. المشرق بين ما التي المسافة بها يراد أن

من مئات بعد إلا يكتشف لم الذي الجزء هذا وجود على تدل فالآية التعبير، هذا ليصح الأرضية الكرة

السنين من نزول القرآن.

______________________________

فأهانوه، للأرض والانتقالية» «الوضعية الحركتين فأثبت الهجري الالف بعد «غآليله» الحكيم واجترأ (1)

يكتمون الأفرنج حكماء فصار العلمية وحقوقه جلالته، مع طويلا سجن ثم الهلكة، قارب حتى واضطهدوه

طبعة 63 ص والاسلام» «الهيئة الرومية. الكنيسة من خوفا العتيقة للخرافات المخالفة الأنيقة كشفياتهم

بغداد.

( 74 )

فالآيات التي ذكرت المشرق والمغرب بلفظ المفرد يراد منها النوع كقوله تعالى:

{والله المشرق والمغرب فأينما تولوا فثم وجه االله}(2: 115).

من الآخر السطح على الموجودة القارة إلى الإشارة منها يراد التثنية بلفظ ذلك ذكرت التي والآيات

الأرض.

كما الأرضية الكرة أجزاء باعتبار والمغارب المشارق منها يراد الجمع بلفظ ذلك ذكرت التي والآيات

نشير إليه.

ومن الأسرار التي أشار إليها القرآن الكريم كروية الأرض فقال تعالى:



بينهما وما والأرض السماوات رب .137 :7 ومغاربها الأرض مشارق يستضعفون كانوا الذين القوم {وأورثنا

ورب المشارق 37: 5. فلا أقسم برب المشارق والمغارب إنا لقادرون 70: 40}.

فإن الأرض، كروية إلى إشارة وفيها ومغاربها، الشمس مطالع تعدد على دلالة الكريمة الآيات هذه ففي

المشارق تعدد فيكون آخر، جزء عن غروبها يلازم الأرضية الكرة أجزاء من جزء أي على الشمس طلوع

الشمس مطالع على والمغارب المشارق وغيره القرطبي حمل وقد تعسف. ولا فيه تكلف لا واضحا والمغارب

معينة مطالع لها تكن لم الشمس لأن إليه، يصار أن ينبغي لا تكلف لكنه السنة، أيام باختلاف ومغاربها

تتجدد التي والمغارب المشارق بها يراد أن من بد فلا الأراضي باختلاف تلك تختلف بل بها، الحلف ليقع

شيئا فشيئا باعتبار كروية الأرض وحركتها.

( 75 )

وفي أخبار أئمة الهدى من أهل البيت (عليهم السلام) وأدعيتهم وخطبهم ما يدل على كروية الأرض.

ومن ذلك ما روي عن الإمام الصادق (عليه السلام) قال:

الفجر وأصلي الشمس، غربت إذا المغرب أصلي أنا وكنت بالفجر، ويغلس بالمغرب يمسي كان رجل «صحبني

قوم على تطلع الشمس فإن أصنع؟ ما مثل تصنع أن يمنعك ما الرجل: لي فقال الفجر. لي استبان إذا

عنا الشمس وجبت إذا نصلي أن علينا إنما فقلت: بعد. آخرين قوم على طالعة وهي عنا، وتغرب قبلنا

وإذا طلع الفجر عندنا، وعلى أولئك أن يصلوا إذا غربت الشمس عنهم»(1).

السلام) (عليه الإمام ويقره الأرض، استدارة عن الناشئ والمغرب المشرق باختلاف مراده على الرجل يستدل

على ذلك ولكن ينبهه على وظيفته الدينية.

ومثله قول الإمام (عليه السلام) في خبر آخر: «إنما عليك مشرقك ومغربك»(2).

ومن ذلك ما ورد عن الإمام زين العابدين (عليه السلام) في دعائه عند الصباح والمساء:

فيه صاحبه ويولج صاحبه، في منهما واحد كل يولج ممدودا، وأمدا محدودا، حدا منهما واحد لكل «وجعل

بتقدير منه للعباد»(3).



أراد صلوات االله عليه بهذا البيان البديع التعريف بما لم تدركه العقول في تلك

______________________________

(1) الوسائل: 4 / 179، الحديث: 4848.

(1) نفس المصدر: 4 / 198، الحديث: 4912.

(3) الصحيفة السجادية الكاملة دعاؤه (عليه السلام) عند الصباح والمساء.

( 76 )

بالإشارة عن العقول لانصراف الناس أفهام عن بعيدا كان المعنى هذا أن وحيث الأرض، كروية وهو العصور

الليل أن من الناس عامة يشاهده ما بيان بصدد كان لو السلام) (عليه فإنه بليغ، وجه على ذلك إلى

لاقتصر الليل، إلى ساعاته من فتضاف أخرى تارة النهار وينقص النهار، إلى ساعاته من فتضاف تارة ينقص

«ويولج الثانية: الجملة ذكر إلى احتاج ولما صاحبه» في منهما واحد كل «يولح الأولى: الجملة على

صاحبه في والنهار الليل من كل إيلاج أن على للدلالة هو إنما الثانية الجملة فذكر إذن فيه» صاحبه

كروية على دلالة هذا ففي حالية، الثانية الجملة أن الكلام ظاهر لأن فيه، صاحبه إيلاج حال في يكون

لم ولو آخرين. قوم عند الليل في النهار إيلاج يلازم عندنا -مثلا- النهار في الليل إيلاج وان الأرض،

فائدة، الأخيرة الجملة لهذه تكن لم العظيمة النكتة هذه إلى الإشارة السلام) (عليه الإمام مهمة تكن

ولكانت تكرارا معنويا للجملة الأولى.

وحي القرآن أن على ودلالة كفاية ذلك وفي النواحي، هذه على القرآن إعجاز بيان في اقتصرنا ولقد

إلهي، وخارج عن طوق البشر.

بن علي المؤمنين أمير منها تخرج التي الوحيدة المدرسة أنه إلهيا وحيا كونه على دليلا بالقرآن وكفى

متبحر. محقق كل علمه يحار من وينهل نحرير عالم كل كلماته بفهم يفتخر الذي السلام) (عليه طالب أبي

ليخال حتى لقائل، مقالا فيه يدع لا موضوع إلى فيها كلامه يوجه حينما فانه البلاغة، نهج في خطبه وهذه

هذه أن فيه شك لا فمما عنه، والبحث الموضوع ذلك تحقيق في عمره قضى قد أنه بسيرته له معرفة لا من

سيما -ولا العرب جزيرة تاريخ يعرف من لأن أنواره، من ومقتبسة بالوحي، متصلة والعلوم المعارف



الحجاز- لا يخطر بباله أن تكون هذه العلوم قد أخذت عن غير منبع

( 77 )

الوحي. ولنعم ما قيل في وصف نهج البلاغة: أنه دون كلام الخالق، وفوق كلام المخلوقين(1).

والمعارف البلاغة، في البراعة من عليه ما على -وهو السلام) (عليه علي تصديق إن فأقول: أعود بل

أن يجوز لا بذلك تصديقه فان إلهي، وحي القرآن أن على دليل بنفسه هو القرآن لإعجاز العلوم- وسائر

وهو الإسلامية العلوم جميع تنتهي وإليه والبلاغة، الفصاحة رب وهو كيف والاغترار، الجهل عن ناشئا يكون

تصديقه يكون أن يجوز لا وكذلك والمخالف. المؤالف وفضله بنبوغه اعترف وقد المعارف، في الأعلى المثل

وقد والتقوى، الزهد منار وهو كيف ، مال أو جاه من دنيوية منفعة طلب عن ناشئا صوريا تصديقا هذا

الذي وهو الشيخين، بسيرة يسير أن عليه اشترط حين المسلمين زعامة ورفض وزخارفها، الدنيا عن أعرض

وإذن الولاية. عن عزله إذا الأمر بعاقبة علمه مع قليلة، أياما ولايته على بإبقائه معاوية يصانع لم

الصادق. الإيمان عن ناشئا للواقع، مطابقا حقيقيا، تصديقا القرآن بإعجاز تصديقه يكون أن من بد فلا

وهذا هو الصحيح، والواقع المطلوب.

______________________________

(1) مقدمة شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد.

( 78 )

المصدر: البيان في تفسير القرآن - ص٣٤ الى ٧٨

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://alkhoei.net/ar/khlib/viewbook/view.php?bid=106&page=34
http://www.tcpdf.org

